
Vegetarianismo nas Escrituras Sagradas 
Antigo e Novo Testamento



Introdução

O debate sobre o vegetarianismo não se restringe apenas 
a questões contemporâneas de saúde, ética ou ecologia. 
Ele  também  possui  raízes  profundas  no  campo  da 
espiritualidade  e  da  tradição  religiosa.  Tanto  o  Antigo 
como  o  Novo  Testamento  contêm  passagens  que 
permitem refletir sobre o papel da alimentação humana 
e a relação do ser humano com os animais e a criação. 
Neste  estudo,  examina-se  como  as  Escrituras  Sagradas 
apresentam fundamentos que podem ser  interpretados 
como favoráveis a uma dieta vegetariana, bem como os 
limites e contextos dessas passagens.

Vegetarianismo no Antigo Testamento

1. O projeto original da criação

No relato da criação em Gênesis, encontra-se a primeira 
menção à dieta humana:

“E  disse  Deus:  Eis  que  vos  tenho  dado  toda 
erva que dá semente, que está sobre a face de 
toda a terra, e toda árvore em que há fruto que 
dá semente, ser-vos-ão para mantimento” (Gn 
1:29).

Esse  texto  apresenta  uma  perspectiva  primordial:  a 
alimentação  humana  foi  concebida,  originalmente,  de 



forma  vegetariana,  baseada  em  frutos  e  sementes.  O 
consumo  de  carne  não  aparece  como  parte  do  plano 
inicial divino, mas como uma concessão posterior.

2. A concessão pós-diluviana

Após o dilúvio, Deus concede a Noé e seus descendentes a 
permissão para consumir carne:

“Tudo  quanto  se  move,  que  é  vivente,  será 
para vosso mantimento; tudo vos tenho dado, 
como a erva verde” (Gn 9:3).

Esse  versículo  mostra  uma  mudança,  interpretada  por 
muitos estudiosos como uma adaptação a um contexto de 
sobrevivência. A humanidade, após o cataclismo, recebe 
liberdade  alimentar  ampliada.  Contudo,  há  restrições 
éticas:  o  sangue,  símbolo  da  vida,  não  poderia  ser 
ingerido (Gn 9:4). Essa ressalva indica que, mesmo diante 
da permissão,  a  sacralidade da vida animal  continuava 
presente.

3. A legislação mosaica

A  Lei  mosaica  não  impôs  o  vegetarianismo,  mas 
estabeleceu categorias de animais "puros" e  "impuros" 
(Lv 11; Dt 14). Essa regulamentação revela um controle 
religioso  e  simbólico  sobre  a  dieta  carnívora, 
distinguindo  o  povo  de  Israel  das  demais  nações. 
Entretanto,  surgem  exemplos  individuais  de  escolha 
vegetariana por motivos espirituais.



4. O exemplo dos quatro jovens hebreus na Babilônia

Um dos relatos mais notáveis encontra-se em Daniel 1:8-
16.  Daniel,  Hananias,  Misael  e  Azarias,  jovens  de 
linhagem  nobre  de  Judá  levados  para  a  corte  de 
Nabucodonosor, recusaram-se a participar das iguarias e 
do  vinho  da  mesa  real.  Eles  pediram  para  consumir 
apenas legumes e água, em um ato de fidelidade às suas 
tradições  religiosas  e  de  preservação  de  pureza 
espiritual.

O  chefe  dos  eunucos  temia  que  tal  dieta  os  deixasse 
debilitados, mas Daniel propôs um  teste de dez dias. O 
resultado surpreendeu: sua aparência tornou-se melhor e 
mais saudável do que a dos jovens que comiam carne e 
bebiam  vinho  do  rei.  O  responsável,  convencido, 
permitiu que continuassem com a dieta vegetariana.

Esse episódio constitui um exemplo concreto e simbólico 
de que a abstinência da carne podia ser entendida não 
apenas como uma questão alimentar, mas como prática 
de  disciplina espiritual,  fidelidade religiosa e saúde 
física.  A  narrativa  ressalta  que  a  opção  pelo 
vegetarianismo não diminuía, mas fortalecia o vigor e a 
sabedoria daqueles que o praticavam.



Vegetarianismo no Novo Testamento

1. A relativização dos alimentos

No  Novo  Testamento,  observa-se  um  deslocamento:  o 
centro da fé cristã não está mais na dieta, mas na atitude 
do coração. Jesus afirma:

“O  que  entra  pela  boca  não  contamina  o 
homem, mas o que sai da boca, isso é o que 
contamina o homem” (Mt 15:11).

Com  isso,  relativiza-se  o  papel  dos  alimentos  para  a 
salvação.  Porém,  não  se  elimina  a  possibilidade  de  o 
cristão adotar voluntariamente práticas alimentares mais 
restritivas.

2. A liberdade cristã e o respeito mútuo

Paulo aborda diretamente a questão em suas cartas. Em 
Romanos  14,  ele  defende a  liberdade cristã  na  escolha 
alimentar, mas exorta ao respeito entre irmãos:

“Um crê que de tudo pode comer, e outro, que 
é  fraco,  come  legumes.  O  que  come  não 
despreze o que não come; e o que não come 
não julgue o que come” (Rm 14:2-3).

Aqui,  o  vegetarianismo  aparece  como  uma  prática 
legítima, embora não obrigatória. O apóstolo enfatiza que 
cada escolha deve ser feita “para o Senhor” (Rm 14:6), e 



que a caridade e a consciência são mais importantes que 
a imposição de regras alimentares.

3. O jejum de carnes como prática espiritual

O  Novo  Testamento  também  valoriza  o  jejum como 
disciplina de oração, purificação e busca de proximidade 
com Deus  (Mt  6:16-18;  At  13:2-3).  Embora  o  texto  não 
especifique  sempre  o  tipo  de  abstinência,  a  tradição 
cristã  primitiva  desenvolveu  a  prática  de  jejuns 
alimentares  parciais  —  entre  eles,  a  abstinência  de 
carnes.

O jejum de carnes, inspirado na sobriedade bíblica, pode 
ser  entendido como uma forma de retomar o ideal  do 
Éden e de imitar a disciplina dos profetas. Essa prática foi 
mantida por séculos na tradição cristã (por exemplo, nas 
abstinências  da  Quaresma),  baseada  na  lógica 
neotestamentária  de que o corpo é  templo do Espírito 
Santo (1Co 6:19-20) e deve ser disciplinado (1Co 9:27).

Assim,  o  jejum  de  carnes  não  é  apenas  renúncia,  mas 
expressão de simplicidade, humildade e domínio de si 
mesmo, valores centrais na espiritualidade cristã.

4. O ideal escatológico

Algumas passagens proféticas sugerem uma visão futura 
de  harmonia  entre  os  seres  vivos,  sem  violência  ou 
derramamento de sangue:



“O lobo habitará com o cordeiro, e o leopardo 
se deitará junto ao cabrito [...] e a vaca e a ursa 
pastarão juntas” (Is 11:6-7).

Esse  quadro  messiânico  pode  ser  interpretado  como  a 
restauração  do  plano  original  da  criação,  em  que  o 
vegetarianismo  simboliza  uma  paz  universal  e  a 
superação da violência.

Reflexão Teológica

O  vegetarianismo  bíblico  pode  ser  compreendido  em 
quatro perspectivas complementares:

1. Origem –  No  Éden,  a  dieta  humana  era 
vegetariana,  simbolizando  harmonia  com  a 
criação.

2. Concessão –  Após  o  dilúvio,  a  carne  tornou-se 
permitida, mas regulada, refletindo a adaptação à 
condição humana.

3. Exemplos  de  fidelidade –  Daniel  e  seus 
companheiros mostraram que a dieta vegetariana 
podia  ser  vivida  como  testemunho  espiritual  e 
exemplo de saúde.

4. Liberdade  e  jejum –  No  Novo  Testamento,  a 
alimentação é questão de consciência e liberdade, 
mas a abstinência, inclusive de carnes, surge como 



uma forma legítima de jejum, disciplina e busca de 
santidade.

Conclusão

O vegetarianismo,  à  luz da Bíblia,  pode ser visto tanto 
como ideal divino na criação quanto como escolha ética e 
espiritual no presente. O Antigo Testamento enfatiza o 
projeto  inicial  da  alimentação  baseada  em vegetais,  as 
restrições impostas após o dilúvio e o exemplo dos jovens 
hebreus que se destacaram pela sua fidelidade ao adotar 
uma dieta sem carne. O Novo Testamento, por sua vez, 
valoriza  a  liberdade,  a  consciência  individual  e  a 
harmonia  comunitária,  mas  também  legitima  práticas 
como  o  jejum de  carnes,  compreendido  como  ato  de 
disciplina espiritual e aproximação de Deus.

Assim,  o  cristão  que  opta  por  uma  dieta  vegetariana 
permanente  ou  temporária,  seja  por  saúde,  ética  ou 
devoção,  encontra  nas  Escrituras  respaldo  teológico  e 
espiritual  para  sua  prática,  interpretando-a  como 
expressão de cuidado com o corpo, reverência à vida e 
antecipação de uma realidade futura de paz universal.


	Vegetarianismo nas Escrituras Sagradas Antigo e Novo Testamento
	Introdução
	Vegetarianismo no Antigo Testamento
	1. O projeto original da criação
	2. A concessão pós-diluviana
	3. A legislação mosaica
	4. O exemplo dos quatro jovens hebreus na Babilônia

	Vegetarianismo no Novo Testamento
	1. A relativização dos alimentos
	2. A liberdade cristã e o respeito mútuo
	3. O jejum de carnes como prática espiritual
	4. O ideal escatológico

	Reflexão Teológica
	Conclusão


